

**Seminario Básico**

**Panorama del Antiguo Testamento**

**Clase 8: «El pacto renovado» Deuteronomio**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**

**Introducción**

El día de hoy, al concluir nuestro panorama acerca de los cinco libros de Moisés, encontraremos una de las mayores transiciones en la Biblia, cuando el pueblo de Israel se prepara para entrar en la Tierra Prometida. Mientras esperan en las llanuras de Moab por ese tan anhelado día, Moisés comunica tres últimas exhortaciones al pueblo en nombre de Dios. Estos sermones conforman la mayor parte de nuestro libro de hoy: Deuteronomio. El nombre proviene del griego que significa «segunda ley», debido a que gran parte es una segunda entrega de la ley que ya hemos visto en el Pentateuco. Pero este libro es mucho más que una repetición de la ley. Es el resumen bíblico del pacto de Dios con Israel. Como verás en el resto del panorama del Antiguo Testamento, los autores continúan regresando a un libro más que a ningún otro en el Pentateuco. Regresan a Deuteronomio. Es clave para entender Josué. Y Jueces. Lo usaremos para estructurar nuestro estudio de 1 y 2 Samuel. Y 1 y 2 Reyes. Este libro es fundamental para el resto de la Escritura.

 Ahora bien, una de las razones por las que es fundamental es porque nos ayuda a entender el rol de la ley y el de la gracia en nuestra salvación. Así que comencemos allí. Algunos han dicho que en el Antiguo Testamento, las personas son salvas por la obras mientras que en el Nuevo, por la gracia. Pero sabemos que eso no es cierto. Romanos 3 deja en claro que la salvación siempre ha sido únicamente por gracia. Entonces, sobre la base de tus conocimientos acerca del Antiguo Testamento, ¿cuáles son algunos de los lugares donde se habla de nuestra necesidad de la gracia de Dios?

**Contexto**

Hablemos un poco acerca del contexto del libro, y luego nos adentraremos en nuestro estudio. La semana pasada quedamos al final de Números, con Israel en las llanuras de Moab, justo al frente del río Jordán de la Tierra Prometida. Cerca del año 1400 a. C. La primera generación que salió de Egipto ha muerto. La segunda generación está lista para entrar y poseer Canaán. Y al terminar Números, empezamos Deuteronomio. Vemos en los versículos iniciales que este será un libro de los sermones de Moisés.

 ¿Pero por qué? Si están tan cerca de esta tierra que han estado soñando durante 40 años, ¿por qué se detendrían aquí en la frontera… para escuchar sermones? ¿Por qué? Porque hay mucho más en juego que un lugar para vivir. Israel es una nación fundada en las promesas de Dios que ha sido sostenida por el poder de Dios. Han sido rescatados de la esclavitud, constituidos como una nación, introducidos en un pacto con Yahveh, han recibido leyes buenas y un tabernáculo donde habita la presencia de Dios. Por tanto, poseer la tierra de Canaán es la última pieza en el rompecabezas que se une para que Dios cumpla todas sus promesas a Abraham. Ahora, ellos podrían fácilmente confundirse y pensar que todo lo que necesitan es un lugar para vivir. Así que para contrarrestar eso, Dios usa Deuteronomio para renovar su pacto con ellos: el rompecabezas completo y terminado de su relación con ellos. Deuteronomio es el libro al que las futuras generaciones regresarían una y otra vez. Para entender quiénes son y lo que significa para ellos estar en un pacto con Yahveh.

**Estructura**

Dicho esto, veamos cómo este pacto moldea la estructura de este libro.

Recordarás que definimos un pacto como un vínculo de sangre, administrado soberanamente[[1]](#footnote-2). Un acuerdo vinculante entre dos partes con términos y condiciones. En el antiguo Cercano Oriente, era común que los gobernantes usaran un pacto para garantizar sus alianzas. Por lo general, los términos del pacto se establecían en un documento que era ratificado en una ceremonia solemne con juramentos, testigos y un sello o signo simbólico.

Bueno, si has estado con nosotros en las clases del Antiguo Testamento hasta ahora, sabes que este modelo de pacto es una de las principales formas en que Dios escogió tratar con su pueblo. Hemos visto cómo Dios pactó con Abraham para hacer de sus descendientes una gran nación, con Yahveh reinando y gobernando sobre ellos en Canaán. Luego, en Éxodo, vimos que las obligaciones de los descendientes de Abraham quedaron vinculadas a un nuevo pacto: los Diez Mandamientos y las leyes en Éxodo 20-24. Este pacto, llamado Pacto Mosaico, fue un avance misericordioso en el plan redentor de Dios; convirtió al pueblo en una nación; reveló el carácter santo de Dios a través de su ley, y estableció el sistema sacrificial que preparó el camino para la expiación de Cristo en la cruz[[2]](#footnote-3). Pero también impuso formalmente una obligación para la nación de Israel: ser santos como Dios es santo, con la maldición de la muerte si fallaban.

Este Pacto Mosaico es expuesto y ratificado aquí en Deuteronomio. De hecho, ve a la última página de tu folleto, y verás que todo el libro de Deuteronomio sigue el formato de un documento pactal utilizado comúnmente en el antiguo Cercano Oriente. Iniciamos con un prólogo histórico en los capítulos 1-4, donde Moisés en su primer discurso hace referencia a la pasada fidelidad de Dios para con el pueblo. Más adelante, el corazón del libro es el segundo discurso de Moisés. Allí, detalla las estipulaciones del pacto que unen al pueblo. En primer lugar, los mandatos generales en los capítulos 5-11 acerca de su relación exclusiva con Dios. Luego, los mandatos específicos en los capítulos 12-26 de cómo actuar como el pueblo de Dios en la tierra. En el tercer discurso de Moisés, él explica las bendiciones y maldiciones que resultarán si el pueblo es fiel o infiel al pacto. El cierre del libro ofrece una ventana al futuro de Israel como pueblo del pacto de Dios. Durante el resto de nuestra clase, estudiaremos este documento del pacto sección por sección.

**Prólogo histórico - Capítulos 1-4**

Primero, el prólogo histórico del pacto. Los capítulos 1 al 4 son una reseña de la relación de Israel con Yahveh hasta la fecha. ¿El tema? Yahveh ha demostrado ser justo y misericordioso. La historia aquí es la misma que vimos la semana pasada en Números. La falta de confianza del pueblo en el poder de Dios (Dt. 1:32), Dios se niega a dejar que la primera generación entre en la tierra (Dt. 1:35), las peregrinaciones del pueblo en el desierto (Dt. 2:14), la provisión misericordiosa de Dios (Dt. 2:7) y la victoria militar (Dt. 2:24-3:11). El resumen de todo esto es: 4:35: «A ti te fue mostrado, para que supieses que Jehová es Dios, y no hay otro fuera de él». Moisés continua en el versículo 40: «Y guarda sus estatutos y sus mandamientos, los cuales yo te mando hoy, para que te vaya bien a ti y a tus hijos después de ti, y prolongues tus días sobre la tierra que Jehová tu Dios te da para siempre». Un Dios perfectamente fiel exige fidelidad perfecta para sí.

 Esa es la historia: Dios ha sido misericordioso. Y esa es la encomienda: así que sigan solo a Dios. ¿Qué significará para el pueblo obedecer esa encomienda una vez que estén la tierra? Dios les dice, al darles las estipulaciones del pacto en el próximo discurso de Moisés.

**Estipulaciones generales: Amor y fidelidad – Capítulos 5-11**

Estas comienzan con algunas leyes generales en el capítulo 5. Si vas allí, verás una reiteración de los Diez Mandamientos. Pero Dios deja en claro que su relación con Israel *no* consiste simplemente en seguir normas y regulaciones. En el corazón de estos mandamientos hay una historia de *amor*. Mira Deuteronomio 6:4-6:

«4Oye, Israel: Jehová nuestro Dios, Jehová uno es. 5Y amarás a Jehová tu Dios de todo tu corazón, y de toda tu alma, y con todas tus fuerzas. 6Y estas palabras que yo te mando hoy, estarán sobre tu corazón».

 Esta es la famosa *«Shema»*, que es la palabra hebrea para «oír». Lo más importante que los israelitas deben escuchar es que Yahveh es un solo Dios. Él es el único Dios, y la respuesta adecuada al único Dios verdadero es un amor total y consumidor. ¿En qué consiste este amor? En obedecer los mandatos de Dios. Porque sus mandamientos deben «estar sobre tu corazón», lo que los antiguos hebreos entendieron como la mente, la voluntad, las emociones, los pensamientos, todo lo que constituye el carácter interno de una persona.

Pero si este amor total y exclusivo se encontraba en el centro de cómo Israel debía comprometerse con su Dios del pacto, era simplemente porque Dios los había amado primero. Escucha estas increíbles palabras, solo un capítulo después, en Deuteronomio 7: 7-8:

«7No por ser vosotros más que todos los pueblos os ha querido Jehová y os ha escogido, pues vosotros erais el más insignificante de todos los pueblos; 8sino por cuanto Jehová os amó, y quiso guardar el juramento que juró a vuestros padres, os ha sacado Jehová con mano poderosa, y os ha rescatado de servidumbre, de la mano de Faraón rey de Egipto».

 Aquí tenemos una ventana majestuosa al misterio del amor electivo de Dios. Él escogió a este pueblo simplemente porque lo amaba. No por nada acerca de ellos; simplemente los amaba. Su relación con Dios se basa enteramente en la gracia de Dios.

 También podemos aplicar esto a nuestras vidas. Aunque nos encontramos en un capítulo diferente de la historia redentora, el amor todavía debería estar en el centro de cómo nos relacionamos con Dios. Cuando Jesús preguntó cuál eral gran mandamiento, citó Deuteronomio 6:4: «Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, y con toda tu alma, y con todas tus fuerzas, y con toda tu mente; y a tu prójimo como a ti mismo». Pero, al igual que Israel, debemos reconocer que solo podemos amar a Dios porque él nos escogió y amó primero. Amamos a Dios cuando primero comprobamos su amor misericordioso y electivo para con nosotros.

 Y al mirar esta sección general de las estipulaciones del pacto, vemos que una parte crucial de amar a Dios consiste en obedecer el primer mandamiento: no tener dioses ajenos delante de él. Es por ello que Moisés instruye al pueblo a destruir completamente los ídolos extranjeros en el capítulo 7 (7:5-6), a nunca olvidar la fidelidad de Dios en el capítulo 8 (8:10-14), y a recordar que la idolatría es mortal en el capítulo 9 (9:27-29).

 Con este principio rector de fidelidad amorosa en orden, Moisés procede a explicar las estipulaciones específicas del pacto para la vida de la nación en la Tierra Prometida. Capítulos 12-26.

**Estipulaciones específicas: Justicia y santidad – Capítulos 12-26**

Moisés empieza diciendo: «Estos son los estatutos y decretos que cuidaréis de poner por obra en la tierra que Jehová el Dios de tus padres te ha dado para que tomes posesión de ella, todos los días que vosotros viviereis sobre la tierra» (12:1). El objetivo de estos 15 capítulos es que como pueblo de Dios en la tierra de Dios, deben adorar solo a Dios, reflejar la santidad de Dios y representar la justicia de Dios. Pero… a pesar de ese propósito directo, esta sección de Deuteronomio quizá sea la más difícil de abordar al meditar sobre este libro en nuestros devocionales personales. ¿Por qué? Bueno, el principio general en 12:1 es seguido de diferentes mandatos que en realidad no parecen aplicarse a nosotros. Como por ejemplo, cómo destruir ídolos (capítulos 12-13), alimentos limpios e impuros (capítulo 14), diezmos, propiedad de animales y fiestas nacionales (capítulos 14:22-16:17). ¿Cómo vamos a dar sentido a *todas* estas leyes?

 Por un lado, es útil ver que hay una estructura básica establecida. Si miras el reverso de tu folleto, verás una guía a este formato subyacente: en términos generales, las leyes siguen el orden de los Diez Mandamientos.

 Ahora bien, conocer esa estructura puede ser útil, pero no nos dice todo lo que necesitamos saber acerca de cómo aplicar estas leyes en la actualidad. Para entender eso, necesitamos retroceder y revisar en qué capítulo de la *historia redentora* se encuentra Deuteronomio.

 Como ya hemos discutido, este período en la Biblia ve a Dios cumplir sus promesas a Abraham al establecer a Israel como su pueblo especial. A fin de preparar el escenario para Cristo, la simiente prometida de Eva, Dios está misericordiosamente apartando a Israel. Ellos son la nación santa de la que descendería el Mesías. Y el hecho de que Israel es la nación del pacto de Dios significa que están obligados a obedecer su ley. Cuando leas estas leyes, recuerda el contexto: fueron dadas a Israel en un momento específico de la historia.

 Ahora bien, actualmente, Cristo ha venido. *Estamos* en una etapa diferente de la historia redentora. Sin embargo, eso no quiere decir que esta ley es irrelevante. Como conversamos hace unas semanas, la ley todavía revela el carácter perfecto de Dios, aún expone nuestra necesidad de un Salvador, y todavía instruye a los cristianos acerca de cómo vivir[[3]](#footnote-4). Jesús dijo en Mateo 5:17 que no vino a abolir la ley. Al contrario, vino para cumplirla. Ahora, en cierto sentido, él la cumplió al obedecerla perfectamente. Entonces, Deuteronomio 27:26 dice: «Maldito el que no confirmare las palabras de esta ley para hacerlas». Puesto que Jesús fue el único que las «confirmó», es el único que no está bajo maldición. Por esa razón, fue capaz de morir en nuestro lugar, llevar *nuestra* maldición, para que podamos ser libres de la maldición de la ley. (Cf. Ro. 6:14).

 Pero eso no es todo lo que Jesús quiso decir cuando dijo que «cumplió» la ley. En Juan 5:39, Jesús afirma que el Antiguo Testamento da testimonio de él*.* Es su retrato, por así decirlo. Y eso es exactamente lo que vemos al leer cómo los autores del Nuevo Testamento usan el Antiguo Testamento. Ven el Antiguo Testamento señalando a Cristo.

Muy bien. Buen contexto de la ley. Pero todavía no sabemos cómo aplicarlo, ¿cierto? Hagamos de esto algo práctico. Para entender cómo aplicar una sección de la ley del Antiguo Testamento, necesitamos entender exactamente cómo señala a Cristo. Cómo se cumple en Cristo. Para hacer esto, un punto de partida útil es dividir la ley en tres categorías diferentes.

* Las leyes *morales* son en gran parte permanentes y se aplican directamente a nosotros, porque no están limitadas al contexto nacional y étnico de Israel. Un primer ejemplo sería el Gran Mandamiento («Amarás al Señor»…).
* Por otro lado, las leyes *civiles* aplicadas a la nación política del gobierno y jurisdicción de Israel,
* y las leyes *ceremoniales* trataban acerca de los sacrificios en el templo de Israel, las ofrendas religiosas y las fiestas nacionales.

Estas leyes apuntaban a Cristo. Así que una vez que Cristo vino, su propósito fue completo. Por tanto, ya no son vinculantes para los cristianos.

Entonces, dado que la ley se cumple en Cristo y que se divide ampliamente en esas tres categorías, permíteme sugerir tres maneras en las que podemos aplicar de forma práctica la ley en la actualidad:

• En primer lugar, debemos seguir las instrucciones del Nuevo Testamento con respecto a estas leyes. Por ejemplo, ¿las leyes acerca de alimentos limpios e inmundos como vemos en Deuteronomio 14? En el N.T., Marcos 7 y Hechos 10 enseñan que los cristianos no necesitan seguir esas reglas, formaban parte de la ley ceremonial. Pero, en contraste, las leyes morales que se repiten o incluso se amplifican en el N.T., como «no matarás», son válidas para los cristianos de hoy.

• En segundo lugar, debemos entender lo que estas leyes nos enseñan acerca del carácter de Dios. Deuteronomio 22:11 prohíbe a los israelitas mezclar lana y lino en la misma prenda de vestir, para recordarles la santidad de Dios y la distinción de la nación del resto del mundo. No tenemos que obedecer esta ley, pero nos dice algo importante acerca de Dios.

• En tercer lugar, deberíamos apreciar la perfección de Jesús, porque él cumplió todas estas leyes. Todas ellas.

Espero que puedas ver que a pesar de que se requiere de algún trabajo interpretativo, estas leyes son muy instructivas para nuestras vidas como cristianos. Deberíamos ser como el salmista que declaró: «De tus mandamientos (leyes) he adquirido inteligencia; Por tanto, he aborrecido todo camino de mentira» (Salmo 119: 104). Pero lo que es más importante, ¡estas leyes deberían indicarnos nuestra necesidad de un Salvador! Como dijo Lutero: «El principal propósito de la ley en la teología es hacer que los hombres no sean mejores sino peores; es decir, les muestra su pecado, para que al reconocer su pecado puedan ser humillados, asustados y agotados, y así puedan anhelar la gracia y la descendencia bendita».

**Tercer discurso de Moisés: Renovación del pacto – Capítulos 27-30**

Al avanzar hacia el último sermón de Moisés, pongámonos una vez más en los zapatos de los israelitas. Puedes ver la Tierra Prometida esperando en la distancia. Acabas de escuchar los estándares de Dios, y son completamente elevados. Ahora bien, en los capítulos 27-30, aprendemos cuán altos son los riegos. Si Israel dedica su corazón a Yahveh, el pacto promete grandes bendiciones. Deuteronomio 28:10-11: «10Y verán todos los pueblos de la tierra que el nombre de Jehová es invocado sobre ti, y te temerán. 11Y te hará Jehová sobreabundar en bienes, en el fruto de tu vientre, en el fruto de tu bestia, y en el fruto de tu tierra, en el país que Jehová juró a tus padres que te había de dar». De hecho, hay catorce versículos inspiradores en el capítulo 28 resaltando las bendiciones para la fidelidad del pacto.

Sin embargo, si Israel no permanece fiel a Yahveh, el pacto incluye maldiciones terribles… Setenta versículos devastadores de ellas, en los capítulos 27 y 28. ¿La mayor maldición de todas? El exilio de la Tierra Prometida. Escucha Deuteronomio 28:36-37: «36Jehová te llevará a ti, y al rey que hubieres puesto sobre ti, a nación que no conociste ni tú ni tus padres; y allá servirás a dioses ajenos, al palo y a la piedra. 37Y serás motivo de horror, y servirás de refrán y de burla a todos los pueblos a los cuales te llevará Jehová».

¡Si somos el pueblo de Israel escuchando a Moisés, nuestros corazones deberían temblar en este momento! ¡Las maldiciones son terribles! Y las bendiciones solo vienen… ¿si somos perfectos?

Parece que el fracaso es inevitable. Deuteronomio nos deja sin falsas impresiones de que el pueblo será capaz de mantener las demandas del pacto. De hecho, en los capítulos 29 y 30, Moisés le dice directamente al pueblo que fallarían. La razón, capítulo 29, versículo 4, es que: «hasta hoy Jehová no os ha dado corazón para entender, ni ojos para ver, ni oídos para oír». El pueblo solo puede mantener el pacto si reciben nuevos corazones, y solo Dios puede hacer eso.

Y es precisamente en este momento que Deuteronomio se convierte en esperanza. La ley de Dios y sus maldiciones se oponen al pueblo. Pero Dios mismo, al finalizar este libro, hace algunas promesas increíbles de gracia.

En primer lugar, promete restauración para todos lo que se arrepientan de quebrantar su pacto. 30:2-3: «2y te convirtieres a Jehová tu Dios, y obedecieres a su voz conforme a todo lo que yo te mando hoy, tú y tus hijos, con todo tu corazón y con toda tu alma, 3entonces Jehová hará volver a tus cautivos, y tendrá misericordia de ti, y volverá a recogerte de entre todos los pueblos adonde te hubiere esparcido Jehová tu Dios».

 Para el desobediente Israel, las maldiciones no tienen que ser el final de la historia, si tan solo se arrepienten y confían en las promesas de Dios. ¡Qué mensaje de esperanza para todos los que nos sentimos condenados por el peso de nuestro pecado!

 Segundo, Dios mismo promete dar un nuevo corazón a su pueblo. De vuelta en Deuteronomio 10:16, el Señor dice: «circuncidad, pues, el prepucio de vuestro corazón, y no endurezcáis más vuestra cerviz». Lo que él buscaba no eran simples externalidades, vistas en la circuncisión de la carne, sino una transformación interna: la circuncisión del corazón. Que noticias más refrescantes en el capítulo 30, versículo 6: «Y circuncidará Jehová tu Dios tu corazón, y el corazón de tu descendencia, para que ames a Jehová tu Dios con todo tu corazón y con toda tu alma, a fin de que vivas». Lo que Dios ordenó y, sin embargo, el pueblo fue incapaz de hacer por su cuenta, Dios lo hace. Él transformará sus corazones.

 Entonces, ¿es el libro de Deuteronomio un pacto de obras o un pacto de gracia? Creo que ambas, ¿no? El pacto mosaico está allí para estar seguros. Y, sin embargo, detrás se encuentra el pacto de la gracia que Dios hizo con Abraham, que de ninguna manera dependía de la obediencia. *Dios* los restaurará. *Dios* circuncidará sus corazones. ¿Qué es, obras o gracia? Los siguientes libros en el Antiguo Testamento, y el resto del Antiguo Testamento en este sentido, lucharán con eso. Y finalmente veremos que en Jesucristo es ambos: un pacto de obras que mantuvo perfectamente en nuestro nombre para que podamos recibir por *gracia* las bendiciones del pacto de las obras.

 Entonces, no es que la ley fuera el plan A de Dios y el evangelio el plan B. Esta ley es parte del plan perfecto de Dios para apartar a su pueblo y exponer su necesidad. Prepara el camino para la intervención divina que permitiría una verdadera obediencia y una nueva intimidad con Dios a través de la redención que vendría en Cristo[[4]](#footnote-5).

Nosotros, a medida que leemos este tercer discurso de Moisés, debemos prestar atención a la preocupación de Dios por el corazón. Incluso como cristianos, nuestros corazones pueden verse tentados a volverse hacia los «otros dioses» (29:18) de nuestro tiempo. ¿Cómo respondemos a esta tentación? Aquí aprendemos que para tener un corazón puro debemos depender de Dios. El Espíritu de Dios es el que nos cambia tan radicalmente que deseamos «escoger la vida», que es la última súplica que hace Moisés en Deuteronomio 30:19. Por tanto, depende de él en oración. Confiesa tu necesidad. Y escoge la vida.

**Conclusión: el futuro de Israel – Capítulos 31-34**

Al pasar a la conclusión de Deuteronomio, recuerda que este es un libro de transiciones. El pueblo ha afirmado el pacto de Dios mientras se prepara para la transición a la Tierra Prometida. Y ahora vemos una gran transición de liderazgo: en el capítulo 31, Moisés transfiere su autoridad a Josué, y se prepara para morir. Pero, en otro sentido, este cierre del libro de Deuteronomio realmente funciona como una gran transición al resto del Antiguo Testamento. La Torá, los libros de Moisés, han llegado a su fin. Así que ahora esperamos ver, en los próximos libros de historia y profecía, cómo se cumplirán exactamente estas bendiciones y maldiciones, y las promesas de la gracia. Pero antes de que eso ocurra, Dios ofrece un adelanto de su futuro a fin de que el pueblo no tenga excusas cuando no pueda confiar en él.

Lo hace a través del cántico de Moisés en el capítulo 32. De hecho, cuando estudias el Antiguo Testamento, Deuteronomio 32 es un gran capítulo al que podemos seguir regresando: de muchas maneras, es el adelanto de los cientos de años que están por venir. En él, Moisés mira hacia el futuro Israel y dice: «De la Roca que te creó te olvidaste; te has olvidado de Dios tu creador» (32:18). Pero la infidelidad de Israel no será la última palabra. Después del exilio, «Dios tomará venganza de sus enemigos, y hará expiación por la tierra de su pueblo» (32:43).

¡Una promesa de expiación! El tono aquí, cuando Moisés bendice a las tribus en el capítulo 33 e incluso mientras respira por última vez en el capítulo 34, es uno de esperanza y confianza en la gracia de Dios. Dios corregirá todos los males. Dios expiará a su pueblo. Este pacto no será el último. Un nuevo pacto está por venir. Y esa es la esperanza que impulsa el resto del Antiguo Testamento.

Y al concluir, hay algo más en los versículos finales de Deuteronomio que debería fortalecer nuestra esperanza en este Dios que hace y cumple pactos. Primero, vuelve rápidamente a Deuteronomio 18:18. En este versículo, Dios promete que en el futuro: «Profeta les levantaré de en medio de sus hermanos, como tú; y pondré mis palabras en su boca, y él les hablará todo lo que yo le mandare». ¡Un profeta que solo hablará las palabras de Dios! ¡Un profeta incluso mayor que Moisés! Y, ¡alabado sea Dios, porque conocemos a ese profeta! Es Jesucristo, la Palabra de Dios hecha carne (Juan 1:14), quien habló todo lo que el Padre le ordenó (Juan 8:28) y confirmó su mensaje por medio de milagros (Juan 14:11). Así como el gran profeta Moisés fue el mediador del pacto en Deuteronomio, el gran profeta Jesús es el mediador de un nuevo pacto por su sangre. Él llevó nuestra maldición. Y recibimos la bendición eterna que solo él merecía.

Oremos.

1. Esta definición proviene de O. Palmer Robertson, The Christ of the Covenants, p.?? [↑](#footnote-ref-2)
2. Cf. Robertson, The Christ of the Covenants, p.?? [↑](#footnote-ref-3)
3. Esto se traduce aproximadamente en los tres «usos» de Calvino de la ley: Primero, restringe el mal en la sociedad (el uso «civil»); segundo, expone nuestra necesidad de un Salvador (el uso «pedagógico», que es a lo que Pablo se refería en Gálatas 3:24); y tercero, enseña a los cristianos cómo vivir (el uso «didáctico»). [↑](#footnote-ref-4)
4. Parafraseado de J. G. Millar, «Deuteronomio» en New Dictionary of Biblical Theology, p ??. [↑](#footnote-ref-5)